
Asistimos a un retorno de lo político 
y de la contestación social. Una 
ola de indignación recorre Europa 

y el mundo, desde las revueltas en el mundo 
árabe, pasando por el levantamiento de los 
indignados en Europa hasta el surgimiento 
de Occupy Wall Street en Estados Unidos. Los 
de abajo se levantan y reclaman recuperar el 
control, la capacidad de decidir, sobre aquello 
que les han robado. Daniel Bensaïd (1946-2010) 
no vivió estos hechos pero sí escribió sobre la 
indignación y aún más sobre la revolución. Su 
obra al calor de dichos acontecimientos es una 
guía imprescindible para acompañarnos en 
este laberinto de tiempos inciertos.

 
Indignación y revolución

Como decía Bensaïd, “la indignación 
es un comienzo. Una manera de levantarse 
y ponerse en marcha. Uno se indigna, se 

De l@s indignad@s, el 
movimiento altermundialista y 
el retorno de la cuestión política 
en la obra de Daniel Bensaïd*

Miembro de la redacción 
de la revista Viento Sur 

Forma parte del Centro de Estudios 
sobre Movimientos Sociales (CEMS) 

Universidad Pompeu Fabra 
Colabora con el Instituto 

de Gobierno y Políticas 
Públicas (IGOP) 

Universidad Autónoma 
de Barcelona

* Contribución al seminario “Daniel 
Bensaïd. El internacionalista”, 

en el International Institute for 
Research and Education (IIRE) 

en Ámsterdam enero 2012. 

Esther Vivas

_36

http://es.wikipedia.org/wiki/Viento_Sur
http://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_Pompeu_Fabra
http://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_Aut%C3%B3noma_de_Barcelona
http://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_Aut%C3%B3noma_de_Barcelona
http://alainet.org/active/show_author.phtml?autor_apellido=Vivas&autor_nombre=Esther


subleva, y después ya ve. Uno se indigna apasionadamente, antes incluso de encontrar las 
razones de esta pasión” (Bensaïd, 2001:106). Y este comienzo se ha puesto en marcha con 
la primavera árabe en Túnez, Egipto, Libia, Yemen..., con el “no pagaremos su deuda” del 
pueblo islandés, en Grecia, con el movimiento de l@s indignad@s en el Estado español, con 
el “Somos el 99%” en Estados Unidos. Para Bensaïd, la indignación era “el contrario exacto 
de la costumbre y la resignación. Incluso cuando se ignora lo que podría ser la justicia del 
justo, queda la dignidad de la indignación y el rechazo incondicional de la injusticia” (Bensaïd, 
2001:106). 

Y así ha sido. Estos últimos meses hemos visto como miles de personas salían a la 
calle para reivindicar sus derechos, diciendo ‘no’ a gobiernos dictatoriales, exigiendo justicia 
social, económica y democrática, negándose a pagar una deuda ilegal e ilegítima y señalando 
la responsabilidad no sólo de los “mercados” sino la complicidad activa de gobiernos e 
instituciones. Un movimiento que ha rechazado sin ambigüedades una política supeditada 
a los intereses privados, a la vez que reclamaba “otra política”, la política de los de abajo y 
los sin voz.

Bensaïd escribió también sobre la revolución. Una revolución que vuelve ahora al calor 
de las revueltas en el mundo árabe, cuando las masas irrumpen públicamente a gran escala 
cuestionando y haciendo tambalear el orden social establecido. Unas revoluciones, las 
primeras del siglo XXI, con un final incierto pero que nos devuelven la esperanza en que la 

El 1 de febrero de 2000, las comisiones negociadoras del Gobierno y 
de las FARC, inician una gira  de 33 díaspor por Europa. 
Imagen: http://www.elespectador.com/impreso/cuadernilloa/judicial/articuloimpreso-raul-reyes-el-pecador

Nº 20, Marzo de 2012 · Bogotá, Colombia Batalla de ideas



_38

acción colectiva es útil y sirve para cambiar las cosas. Y que 
despertaron la indignación y el malestar colectivo en una 
Europa adormecida. 

En La discordance des temps (1995:238-239), Bensaïd 
escribía a propósito de la revolución: “Siempre anacrónica, 
inactual, intempestiva, la revolución llega entre el ’ya no’ y el 
’todavía no’, nunca a punto, nunca a tiempo. La puntualidad 
no es su fuerte. Le gusta la improvisación y las sorpresas. 
Sólo puede llegar, y ésta no es su menor paradoja, si (ya) no 
se la espera”. Y así lo hemos visto estos últimos meses.

 
Movimiento altermundialista

Esta ola de indignación colectiva abre un nuevo ciclo de 
protesta y movilización social. Hoy podemos afirmar que el 
ciclo del movimiento altermundialista de los años 90 y 2000 
terminó. Observamos elementos de continuidad entre ambos 
(la emergencia de una nueva generación militante, la acción 
directa no violenta, la crítica al actual modelo económico...), 
pero la profundidad y el arraigo social de la indignación va 
mucho más allá que la del movimiento altermundialista y 
tiene lugar en un escenario muy distinto, el de la mayor crisis 
capitalista en décadas.

El ascenso del movimiento altermundialista ocupó 
buena parte de los escritos de Daniel Bensaïd. Y su auge, 
significó, como recoge en Le nouvel internationalisme 
(2003), el nacimiento de “un nuevo internacionalismo de 
las resistencias”, tomando el concepto del filósofo francés 
Jacques Derrida. El movimiento, sin embargo, no utilizó dicho 
término, lastrado por los fracasos del siglo XX y confiscado 
por el vocablo estalinista que en su nombre levantó la 
bandera de un imperialismo burocrático. De aquí que Bensaïd 
lo denominara a menudo el “internacionalismo sin nombre 
de las resistencias” (Bensaïd, 2003:37).

Tras la renuncia de Victor 
G. Ricardo, el presidente 

Pastrana nombró a Camilo 
Gómez, quien era su 

secretario privado, como 
nuevo Comisionado de Paz . 

Imagen: Semanario VOZ



Este internacionalismo del siglo XXI se caracterizó, según 
Bensaïd, por su dimensión planetaria y global, al responder 
a la mercantilización generalizada del mundo, a diferencia 
de la Segunda y la Tercera Internacional más centradas 
en Europa y América. Asimismo, consideraba este “nuevo 
internacionalismo” como más complejo, comparándolo con 
sus predecesoras, al integrar no sólo al movimiento obrero 
tradicional sino a una gran diversidad de culturas y sujetos 
como feministas, ecologistas, jóvenes, sindicalistas. 

El ciclo del movimiento altermundialista y de los foros 
sociales significó, para Bensaïd, la aparición de una “ilusión 
social”, un sentimiento de autosuficiencia de los movimientos 
y de rechazo de la cuestión política, en una primera fase de 
ascenso de las luchas (Bensaïd, 2007a). Un concepto que 
planteó en simetría con “la ilusión política” denunciada por el 
joven Marx en relación a aquellos que consideraban que las 
emancipaciones “políticas” (la consecución de los derechos 
civiles, etc.) eran suficientes para conseguir la emancipación 
de la humanidad.

Para Bensaïd esta “ilusión social” significaba el 
“momento utópico” de los movimientos sociales y, en 
concreto, del movimiento altermundialista. Y lo ilustró con 
distintas “variantes utópicas”: liberales, keynesianas y, 
en especial, neo-libertarias, aquellas que apostaban por 
“cambiar el mundo sin tomar el poder o contentándose con 
un sistema equilibrado de contrapoderes” (Bensaïd, 2007a:1).

Después de una primera etapa de crecimiento y 
ascensión lineal del movimiento altermundialista, y agotado 
su impulso inicial, fue apareciendo, como señaló Bensaïd, 
un retorno de la cuestión político-estratégica. Así lo indican 
las polémicas y debates suscitados a raíz de las obras de 
Michael Hardt, Toni Negri y John Holloway a principios de 
los años 2000; el balance comparado entre los gobiernos 
“progresistas” de izquierdas en América Latina, por ejemplo 

Bensaïd habló en 
sus obras también 
del secuestro de 
la democracia 
a manos de 
los poderes 
financieros, de 
cómo la economía 
escapa al control 
político y al control 
social librada a 
la única potencia 
de los mercados. 
Una política que 
claudica ante 
los intereses del 
capital. Un análisis 
plenamente actual 
cuando vemos la 
supeditación de 
las soberanías 
nacionales a los 
intereses privados. 
Cuando el interés 
particular choca 
con el interés 
colectivo. A más 
mercados, menos 
democracia. 

Nº 20, Marzo de 2012 · Bogotá, Colombia Batalla de ideas



_40

entre el proceso bolivariano en Venezuela y el gobierno de Lula en Brasil, o el cambio 
en la orientación zapatista con La otra campaña (Bensaïd, 2007a). 

Es entonces, afirma Bensaïd, cuando se agota “la fase de la gran negación y de 
las resistencias estoicas - el ‘grito’ de Holloway, los eslóganes ‘el mundo no es una 
mercancía’, ‘el mundo no esta en venta’. Se vuelve necesario precisar cuál es este 
mundo posible y sobre todo explorar las vías para alcanzarlo” (Bensaïd, 2007a:1). 
Ésta es una de las grandes preguntas político-estratégicas que se planteó: ¿Cómo 
cambiar el mundo? Y aunque él mismo señaló, en una de sus últimas entrevistas 
(Bensaïd, 2010a), que “nadie sabe cómo cambiar la sociedad en el siglo XXI”, sí que 
partimos de una serie de hipótesis estratégicas, de una memoria acumulada y del 
análisis de las experiencias del pasado. 

 
Hardt, Negri y Holloway

Bensaïd polemizó vivamente con las obras de Michael Hardt y Toni Negri Imperio 
(2000) y de John Holloway Cambiar el mundo sin tomar el poder (2002). Ambas 
referentes de las utopías neo-libertarias. 

En relación a la obra de Hardt y Negri, Bensaïd analizó críticamente las nociones 
de Imperio y Multitud. Estos autores sostenían el final del imperialismo clásico y 
su sustitución por un Imperio sin centro, abstracto, donde el capital domina sin 
mediaciones institucionales. Frente a estas posiciones, Bensaïd, al igual que otros 
autores, enfatizó la necesidad de estudiar las transformaciones y las evoluciones 
del imperialismo sin abandonar dicho concepto. Asimismo criticaba la negación que 
estos hacían de las diferencias geográficas entre Estados-nación y que les llevaba a 
afirmar la no existencia de una ruptura Norte-Sur (Bensaïd, 2010b). 

Sobre Multitud, en su libro Cambiar el mundo (2010b) y en otros escritos, 
Bensaïd cuestionó la solidez del concepto desde un punto de vista teórico, filosófico, 
sociológico y estratégico. Para Bensaïd, la indeterminación conceptual alrededor de 
la noción de Multitud contribuía a ocultar un gran vacío estratégico, a la vez que la 
fusión entre lo social y lo político, que proponían ambos autores, más que resolver 
una dificultad la escamoteaban.

En lo que se refiere a la obra de Holloway, Bensaïd criticó la simplificación 
con la que dicho autor abordaba el pensamiento revolucionario y la trayectoria del 
movimiento obrero. “Holloway reduce la rica historia del movimiento obrero, de sus 
múltiples experiencias, de sus grandes polémicas constitutivas, a una marcha única 



del estatismo a través de los siglos” (Bensaïd, 2010b:131). Para Bensaïd, éste ignoraba 
la literatura crítica sobre la cuestión del Estado y las controversias sobre el Estado en 
la historia del marxismo y el movimiento obrero, a la vez que asociaba pensamiento 
revolucionario a “estatismo funcionalista”, donde incluía desde la socialdemocracia 
hasta la ortodoxia estalinista.

Para Holloway, el cambio revolucionario, como bien indica el título de su obra, 
no pasaba por tomar el poder. Y, para Bensaïd, aquí radicaba una de sus mayores 
debilidades. Si bien los fracasaos revolucionarios del siglo XX hundieron muchas 
creencias y certidumbres, esto “no es razón suficiente para olvidar las lecciones de 
las derrotas y de los fracasos. Quienes han pretendido ignorar la conquista del poder 
han sido a menudo atrapados por él. No querían tomarlo, pero el poder les tomó. Y 
quienes creyeron poder esquivarlo, evitarlo o dar un rodeo sin tomarlo, han sido a 
menudo triturados por él” (Bensaïd, 2010b:139).

 
Sociedad fragmentada o pluralidad de lo social

Otra de las preocupaciones en la obra de Daniel Bensaïd era cómo recomponer 
la unidad en la diversidad de las luchas sociales. Contrariamente a las teorías 
autonomistas que en nombre de la diversidad enfatizaban la fragmentación, para 
Bensaïd una cuestión era afirmar la pluralidad de lo social y otra muy distinta valorizar 
la fragmentación social.

Como recogía en su obra Cambiar el mundo (2010b:102), “es el propio 
capital quien actúa como elemento unificador de las distintas esferas sociales”. La 
convergencia de las luchas sociales bajo la globalización neoliberal es resultado de la 
mercantilización del mundo y del dominio del capital en todos los ámbitos de la vida.

De este modo, rebatía a aquellos que consideraban la pluralidad como una 
yuxtaposición de espacios, un mosaico social, en nombre de la “autonomía relativa” 
de las diferentes opresiones, donde faltaba el elemento estratégico unificador que 
permitía la convergencia de los distintos movimientos sociales. Para Bensaïd, “la 
‘lógica de autonomía’ (o de diferencia) permite (...) que cada lucha conserve su 
especificidad, pero al precio de un cierre de los diferentes espacios los unos respecto 
a los otros” (Bensaïd, 2009:337). 

Al mismo tiempo, criticaba la lógica reduccionista de señalar una contradicción 
principal y otras de secundarias, de considerar las opresiones específicas (de género, 

Nº 20, Marzo de 2012 · Bogotá, Colombia Batalla de ideas



_42

etnia, orientación sexual) subalternas al conflicto de clase, como tradicionalmente 
partidos comunistas y algunas corrientes obreristas de la izquierda han sostenido. 

El “nuevo internacionalismo” tenía el reto de promover la unidad y la convergencia 
de las resistencias plurales a la globalización neoliberal, de avanzar, en “un juego de 
construcción que conjuga el fragmento singular con la forma del todo” (Bensaïd, 
2010c: 156). Así es como, desde la práctica, movimientos ecologistas, sindicales, 
de mujeres, inmigrantes, indígenas, jóvenes, campesinos establecían alianzas 
estratégicas y encontraban aquello que les era común.

 
De lo político y lo económico

Bensaïd habló en sus obras también del secuestro de la democracia a manos de 
los poderes financieros, de cómo la economía escapa al control político y al control 
social librada a la única potencia de los mercados. Una política que claudica ante los 
intereses del capital. Un análisis plenamente actual cuando vemos la supeditación de 
las soberanías nacionales a los intereses privados. Cuando el interés particular choca 
con el interés colectivo. A más mercados, menos democracia. 

El 29 de abril de 2000, las FARC anunciaron el lanzamiento del 
Movimiento Bolivariano por la Nueva Colombia (MBNC). 

Imagen: http://www.resistencia-colombia.org/images/stories/logo_mb.jpg



Pero el capitalismo no sólo acaba con los derechos sociales, económicos y 
democráticos sino también con los del planeta, manifestándose esa “discordancia de 
los tiempos”, una de las referencias ineludibles en su obra, entre los tiempos sociales 
y ecológicos y los tiempos del capital. “El tiempo de la democracia se ve desbordado 
tanto por la brevedad de la urgencia y el arbitraje instantáneo impuesto por los 
mercados, como por el largo plazo de la ecología” (Bensaïd, 2010b:19). 

Asistimos al enfrentamiento entre dos lógicas contra-opuestas. La del 
individualismo, la del beneficio a cualquier precio, la de la competencia y la lucha del 
todos contra todos en oposición a la lógica de la solidaridad, de los bienes comunes, 
del servicio público (Bensaïd, 2001). Y en este combate es imposible no tomar partido. 
Hay que elegir entre “una lógica competitiva implacable –‘el aliento helado de la 
sociedad mercantil’, escribía Benjamin– y el aliento cálido de las solidaridades y del 
bien público” (Bensaïd, 2008:88).

Es necesario reivindicar la primacía de la política sobre la economía. Lo contrario 
nos conduce a la extinción de la justicia social. En nombre de un supuesto progreso 
se subordina la democracia a la voluntad anónima de los mercados. Europa es hoy 
un buen ejemplo.

 
Sobre los bienes comunes 

La confrontación entre ambas lógicas, Bensaïd la analiza en varios textos. Y 
vincula los debates actuales sobre la globalización y la mercantilización de la vida con 
la propia naturaleza del capitalismo y los debates sobra la dinámica de la acumulación 
capitalista que tenían ya lugar en la época de Marx. Así lo recogió en su pequeño 
libro Les dépossédés (2007b), donde analizaba los escritos del joven Marx sobre el 
robo de leña.

Desde esta perspectiva, Bensaïd abordó la defensa de los bienes comunes, la 
naturaleza y el ecosistema, donde pueblos indígenas y comunidades campesinas son 
hoy la máxima expresión de las resistencias y el combate contra el expolio de los 
recursos naturales llevado a cabo por empresas transnacionales. Su preocupación era 
cómo integrar estas reivindicaciones en una perspectiva socialista renovada y en un 
proyecto de emancipación, sin al mismo tiempo caer en una idealización romántica 
de las mismas. 

El análisis sobre la mercantilización generalizada del planeta, de la sociedad y 
de la vida le llevó a entrar en los debates acerca de la crisis ecológica y climática, 

Nº 20, Marzo de 2012 · Bogotá, Colombia Batalla de ideas



_44

donde apostó por un anticapitalismo con un fuerte contenido ecologista. Atajar 
la crisis ecológica global, implica tocar los cimientos, el “disco duro”, del sistema 
capitalista. Para Bensaïd, la propia dinámica de acumulación del capital, la creación 
de necesidades artificiales de consumo, la carrera sin freno por un crecimiento sin 
límites, en definitiva su “desmesura devastadora”, engendran un eco-comunismo 
radical como respuesta (Bensaïd, 2010d).

Hoy la crisis sistémica evidencia la necesidad urgente de cambiar el mundo de 
base, pero “también son mayores las dudas sobre las fuerzas capaces de llevar a cabo 
esta transformación radical y sobre la posibilidad misma de conseguirla” (Bensaïd, 
2008:90). ¿Cuál será el resultado de este combate entre los de arriba y los de abajo? 
Sólo hay una respuesta segura: si no luchamos no hay cambio posible. Y la vida y la 
obra de Daniel Bensaïd así nos lo enseñan.

 
Bibliografía

 
•	 Bensaïd, D. (1995) La discordance des temps, París, Les Éditions de la Passion.
•	 Bensaïd, D. (2001) Les irreductibles. Théorèmes de la résistance à l’air du 

temps, París, Les éditions Textuel.
•	 Bensaïd, D. (2003) Le nouvel internationalisme, París, Les éditions Textuel.
•	 Bensaïd, D. (2007a) Sobre el retorno de la cuestión político-estratégica en: 

www.vientosur.info/articulosweb/noticia/index.php?x=1565 
•	 Bensaïd, D. (2007b) Les dépossédés, París, La Fabrique editions.
•	 Bensaïd, D. (2008) “Retornos de la política” en Viento Sur, nº95, pp. 81-92.
•	 Bensaïd, D. (2009) Elogio de la política profana, Madrid, Península.
•	 Bensaïd, D. (2010a) “No hay que contar cuentos: nadie sabe cómo cambiar la 

sociedad en el siglo XXI” en Viento Sur, nº111, pp. 75-84.
•	 Bensaïd, D. (2010b) Cambiar el mundo, Madrid, Público. [La edición en 

castellano en Los Libros de la Catarata, 2004]
•	 Bensaïd, D. (2010c) Fragmentos descreídos, Barcelona, Icaria editorial.
•	 Bensaïd, D. (2010d) “Potencias del comunismo” en Viento Sur, nº108, pp. 9-13.

imap://info%40alainet%2Eorg@mweb.alainet.org:143/www.vientosur.info/articulosweb/noticia/index.php?x=1565


Alfonso Cano y Michael Frühling de Naciones Unidas en la zona del Caguán.
 Imagen: Semanario VOZ

Nº 20, Marzo de 2011 · Bogotá, Colombia Batalla de ideas


