
No se trata de rendirle culto a su personalidad ni a su prolífica 
obra, ello sería más que una afrenta a lo que Negri repre-

senta para el movimiento anticapitalista contemporáneo. Parafraseando 
sus tesis, su práctica teórica y política es una expresión más del común. 
Como él mismo nos lo ha dicho, lo que nos trata de comunicar no es el 
resultado de una mente iluminada, ni mucho menos las elucubraciones 
de su cerebro apasionado. 

Su voz y sus escritos, como lo ha planteado en su reciente obra Decla-
ration, no son un manifiesto, no buscan funcionar como la expresión del 
poder visionario de los antiguos profetas para crear sus propios sujetos, 
su propia gente, para adocenar colectivos fieles a un nuevo credo. Los 
movimientos sociales de hoy han invertido este orden y han vuelto ob-
soletos tanto los manifiestos como los profetas. Negri, como debemos 
serlo todos nosotros, es parte de esos movimientos del común y, como 
tal, esa es la significación real de su obra, que tiene el mismo valor de la 
acción de todos los agentes del cambio que, sobre todo en estos tiempos 
recientes, descienden a calles y plazas para declarar nuevos principios y 
verdades que materializan sus deseos, formulando sus propias prácticas 

Antonio Negri: 
una expresión del común*

Víctor Manuel Moncayo C.

Ex Rector y Profesor emérito
Universidad Nacional de Colombia

*	 Este artículo corresponde, en líneas generales, a la presentación de Antonio Negri 
en su Conferencia “Lo común: más allá de lo público”, dictada en el Auditorio León 
de Greiff de la Universidad Nacional de Colombia el 21 de noviembre de 2012.

B
at

al
la

 d
e 

id
ea

s

_48 Volver a contenido



Batalla de ideas

y lógicas para retomar su poder constituyente y rein-
ventar nuestro mundo, nuestras relaciones de Com-
monwealth, nuestros lazos de amor como integrantes 
de la misma especie.

Este espacio de la Universidad que nos ha servido 
para encontrarnos con Negri es más que propicio 
para que repensemos lo común. Es cierto que la 
Universidad y el sistema educativo en general no es 
un mundo neutral y separado del orden capitalista, 
pues siempre ha formado parte de él, cumpliendo 
funciones necesarias para su reproducción en cam-
pos tales como la calificación de la fuerza laboral, la 
formación de las élites, la transmisión y el reforza-
miento de valores políticos y culturales inherentes 
a la dominación en muchos órdenes, y la recepción, 
comunicación y producción de la ciencia, la técnica y 
las artes. Sirviendo, como en el caso latinoamericano 
y colombiano, a la conformación y consolidación de 
la Nación, como dimensión política y construcción 
social consubstancial a la existencia del sistema de 
dominación capitalista.

Pero, no es menos verdad, como nos lo vienen 
revelando las políticas que en materia de educación 
superior y en otros campos se vienen promoviendo 
y ejecutando en los últimos tiempos, que se ha des-
dibujado la distinción entre lo público y lo privado 
para hacer más clara la mercantilización y, sobre 
todo, para que el sistema capitalista pueda apropiar-
se, sin nada a cambio, de los bienes comunes que 
están representados en las experiencias y resultados 
científico-técnicos y en los medios materiales de que 
disponen para el efecto las instituciones de educación 
superior, así como en las capacidades y competencias 
de profesores y estudiantes que integran las comuni-
dades académicas.

Se trata, en efecto, de espacios complejos, his-
tóricamente construidos, que en realidad no perte-
necen al Estado ni a los agentes privados, aunque 
la formalidad jurídica diga otra cosa; que son un 
resultado colectivo y acumulado de toda la sociedad, 

De acuerdo con cifras oficiales, en 
Colombia cada tres días una mujer 
es asesinada, 140 son agredidas y 
cada una hora dos son violadas.
http://www.patriagrande.com.ve/wp-content/
uploads/2012/11/Protesta-violencia-machista.jpg

Nº 31, Marzo de 2013 · Bogotá, Colombia Contenido



verdaderos bienes comunes, obras del común, que 
sólo artificialmente se pueden concebir como de 
propiedad pública o privada. 

Por ello, estos espacios no son sólo académicos, 
sino escenarios para la expresión crítica y, como ta-
les, son de igual manera producto de la construcción 
común a lo largo del tiempo, que es preciso defender 
para que no sean desconocidos ni alterados por la 
visión empresarial que quiere imponerse.

Pero no sólo la Universidad ‒como espacio para 
la crítica‒ es un bien común, sino que también por 
aquí circula un bien esencial del común: el conoci-
miento. El capitalismo contemporáneo ha llevado a 
desdibujar casi por completo la noción de lo público 
por oposición a lo privado, haciendo añicos esa dis-
tinción y evidenciando que lo público nada tiene que 
ver con el interés general. En ese proceso se observa, 
por lo tanto, no sólo un traslado amplio y progresivo 
de sectores abandonados por el Estado al ámbito de 
la empresa privada, sino una redefinición de las ins-
tituciones públicas para acercarlas al carácter y a la 
lógica empresariales, hasta el punto que en la práctica 
en nada se distingan de aquellas, salvo por la for-
malidad jurídica de su origen y naturaleza. Ese es el 
verdadero sentido de la privatización: no se trata sólo 
de que agentes privados asuman la producción de 
determinados bienes y servicios, sino también de que 
las entidades públicas continúen atendiendo algunas 
de esas producciones, pero bajo reglas de operación 
análogas a las privadas.

En el caso de la educación, esa dinámica tiene una 
particularidad, pues la privatización así entendida 
exige la conversión de un bien muy específico, como 
es el conocimiento, que se transmite y se produce 
bajo diferentes formas y en niveles distintos, en una 
verdadera mercancía ficticia. En efecto, los resultados 
de la función humana del pensar y el saber no sólo 
no son producidos como bienes mercantiles, sino 
que no son el producto de algunas mentes dotadas o 
iluminadas: son productos sociales de la humanidad 

Piedad Córdoba

Patricia Ariza

_50 Volver a contenido



Batalla de ideas

acumulados en su trasegar histórico, verdaderos bienes comunes, que a 
nadie pertenecen ni pueden pertenecer en términos de propiedad, pero 
que el capitalismo nos los trata y nos los presenta como cualquier otro 
bien para atribuirles características mercantiles, para erigirlos en valores 
de cambio, para hacer posible que sean monopolizados en orden a su 
utilización o disposición, de la misma manera como procede con otros 
bienes comunes, como son los recursos de la naturaleza y las mismas 
propiedades de la vida en sus distintas manifestaciones.

Ese rasgo es tanto más importante cuanto que el conocimiento, 
como resultado de las transformaciones contemporáneas del capitalis-

mo, no es que se haya convertido 
en un factor de la producción o 
en parte del factor capital como 
“capital humano”, que siempre lo 
ha sido, sino que ahora ‒más allá 
del incorporado en las máquinas‒ 
recobra importancia el que está 
presente en los sujetos concretos, 
convertidos en unidades produc-
tivas aunque no estén vinculados 
salarialmente, que en forma pro-
gresiva son portadores, como con-
junto cooperativo y comunicativo, 
de una productividad derivada del 
conocimiento pasado y presente 
que está en sus cerebros y no en 
medios materiales exteriores e 
independientes.

Esto es apenas parte del 
debate sobre lo común al cual 
hemos invitado a Negri en este 
encuentro. Después de su periplo 
histórico que lo llevo de “ese otro 
movimiento obrero”, de la “au-
tovalorización proletaria”, de la 
“autonomía obrera” sin mediación 
sindical ni partidista, a la prisión 
de Rebibbia, pasando por su pri-
mera fuga al exilio francés y su 
segunda a la misma prisión para 

Los resultados de la 
función humana del 
pensar y el saber no 

sólo no son producidos 
como bienes 

mercantiles, sino que 
no son el producto 
de algunas mentes 

dotadas o iluminadas: 
son productos sociales 

de la humanidad 
acumulados en su 
trasegar histórico, 
verdaderos bienes 

comunes, que a nadie 
pertenecen ni pueden 

pertenecer en términos 
de propiedad, pero que 
el capitalismo nos los 

trata y nos los presenta 
como cualquier otro 
bien para atribuirles 

características 
mercantiles, para 

erigirlos en valores de 
cambio, para hacer 
posible que sean 
monopolizados.

Nº 31, Marzo de 2013 · Bogotá, Colombia Contenido



poder formular tesis políticas y contribuir a redescubrir o reinventar un 
nuevo modo de intervención política radical.

Esas tesis sobre el orden capitalista contemporáneo en todas sus di-
mensiones, del cual dan cuenta precisamente sus obras Imperio (2000) y 
Multitud (2004), y más recientemente Commonwealth (2009), donde se 
atreve a proyectar las modalidades materiales de una nueva constitución 
que supere el capitalismo y el Imperio a partir de un “comunismo de los 
comunes”.

El Estado-nación ya no está en capacidad de ejercer el control de la 
relación del capital, pues las luchas obreras internas a que dio lugar el 
Estado-nación y las luchas antiimperialistas y anticoloniales agotaron 
esa forma histórica como modalidad garante del desarrollo capitalista. 
Ha llegado a su fin la fase imperialista del desarrollo capitalista, enten-
dida como proceso expansivo del poder del Estado-nación, y, de igual 
manera, ha concluido el mundo del “socialismo real”, cuya soberanía 
hizo crisis por la reivindicación de libertad.

La subsunción real del trabajo al capital iniciada por el maquinismo 
ha comprometido ahora a todo el conjunto de la vida social, de tal ma-
nera que la explotación ya no remite a la teoría del valor-trabajo y a la 
relación salarial clásica, pues ha quedado atrás la prevalencia del trabajo 
material sustituido por la dominación hegemónica del trabajo inmaterial. 
Estamos en la “época de la producción biopolítica” 

Tenemos que dar una respuesta nueva y satisfactoria a la caducidad de 
las categorías con las cuales se comprendía la explotación capitalista en 
otro momento. El clásico concepto marxista de plusvalía ya no da cuenta 
de la realidad, ni apoya la acción política, como empezó a pensarlo Negri 
en su obra Marx más allá de Marx, concebida y escrita en la prisión. Se-
gún su expresión hay que “reconocer que el sujeto del trabajo y la rebelión 
han cambiado profundamente”. 

Es en ese contexto, donde reaparece la Multitud, desligada por com-
pleto de lo que significa en el mundo pre-social hobbesiano (en el cual 
es igual a la plebe o al pueblo que el Estado domina); recuperándose 
así el verdadero contra-pensamiento de la modernidad concebido por 
Spinoza. La multitud en la sociedad posmoderna le “quita al poder toda 
transparencia posible”, y hace que “sólo pueda ser dominada en forma 
parasitaria y por tanto feroz”. La multitud debe encontrar la forma de 
erigirse como sujeto político, debe llegar a ser Posse ‒nombre de la re-
vista italiana que animaba Negri‒, el poder de la multitud, que integre 
ser y conocer.

_52 Volver a contenido



Batalla de ideas

La multitud contemporánea no está compuesta por “ciudadanos” ni 
por “productores”, pues se ha roto la distinción entre lo individual y lo 
colectivo, entre lo público y lo privado. Los muchos de la multitud ya no 
necesitan la unidad de la forma del Estado-nacional por que han reen-
contrado su unidad en las facultades genéricas de la especie humana. 
Estamos ante una multitud como un concepto de clase, ya no de la clase 
obrera, sino de la clase de todas las singularidades productivas, de todos 

los obreros del trabajo material e 
inmaterial. Es una potencia onto-
lógica que encarna un dispositivo 
que busca representar el deseo de 
transformar el mundo.

La multitud como conjunto de 
singularidades vuelve a expresar-
se, y no admite que sus diferencias 
sean reducidas a otra Unidad 
distinta de la que la precede y 
que remite a su comunidad como 
especie. En tal sentido, desconoce 
la soberanía, pues puede regirse 
por sí misma, puede ser carne viva 
que se gobierna a sí misma. Como 
tal, además, puede hacer realidad 
la democracia como gobierno de 
todos para todos. Siendo hoy la 
producción biopolítica, es decir, 
que comprende todos los aspectos 

de la vida, la multitud es el sujeto común del trabajo, aunque aún siga 
sometida por la categoría de pueblo nacional.

A diferencia de lo que ocurrió cuando la burguesía como nueva clase 
social emergente, sobrepuso a la multitud una soberanía edificada sobre el 
concepto de pueblo nacional, hoy, en la soberanía del nuevo orden global, 
la multitud resurge para imponer una sociedad alternativa que no disuelva 
las diferencias que se edifican a partir de nuestra unidad como especie.

Esa multitud que va al rescate de lo común, con todas sus implicacio-
nes en los movimientos que hoy se escenifican en todas las latitudes, y 
que son definitivamente al mismo tiempo la realidad y el porvenir de las 
luchas anticapitalistas en el mundo global al cual pertenecemos.

A diferencia de lo 
que ocurrió cuando la 
burguesía sobrepuso 

a la multitud una 
soberanía edificada 

sobre el concepto de 
pueblo nacional, hoy, 

en la soberanía del 
nuevo orden global, la 
multitud resurge para 
imponer una sociedad 

alternativa que no 
disuelva las diferencias 
que se edifican a partir 

de nuestra unidad 
como especie.

http://ipsnoticias.net/fotos

Nº 31, Marzo de 2013 · Bogotá, Colombia Contenido


